Courriel a Thomas Hippler, « Reprise de contact, par pur intérét intellectuel! ! »
le 16 juillet 2025, 2 17h54.

Cher Thomas,

Nous nous sommes rencontrés en mai 2024 lors d’'un Cos pour notre laboratoire de Paris 8 Experice
(maintenant rebaptisé LIAgE, pour information : Laboratoire Interculturalité, Apprentissages, Marges,
Expériences), quand nous avons recruté Engin Sustam. Nous nous étions quittés sur une breve discussion au
sujet de ton champ de recherche, les études sur la paix. J'avais alors espéré que nous puissions nous
retrouver, cette année, a 'occasion de I'un de mes séminaires en philosophie de I'éducation, pour que tu
développes un peu plus la spécificité de ton travail.

Hélas, un nouvel été arrive enfin, I'année est passée ridiculement vite et chargée, et ce n’est qu’a présent
gue je prends le temps d’écouter, par exemple, ton intervention lors d’un congres a la Sorbonne (Etudier la
Paix et penser la non-violence : Thomas Hippler). Je me régale, et je prends le temps de venir prendre
quelques notes, et les partager avec toi. Il n’y a vraiment aucune obligation pour toi d’y répondre, et surtout
pas de suite ! Disons que c’est seulement comme une pierre d’attente : en effet, au second semestre, je
mene un séminaire de mastére en ligne intitulé « Accueillir les singularités » (il s’est par exemple développé
autour des problématiques de migration durant plusieurs années), et je serais heureux si nous pouvions
envisager ta participation pour que tu nous aides a voir comment intégrer ce « changement de paradigme »
dans nos champs d’étude, d’engagement (pédagogique, éducatif, social, associatif, culturel,
philosophique...).

Quelgque chose m’avait d’emblée paru tout simplement un renversement du regard tout a fait inattendu
pour moi, et un renversement bienvenu. Non que jignore qu’on peut étudier la paix, militer pour la paix,
mais il y avait autre chose. C'est cet « autre chose » que je tente de préciser dans le courriel qui suit. Je te
prie par avance a m’excuser si je dis des platitudes, je tente seulement de comprendre, de ne pas trop dire
de bétises — merci toutefois de me les faire remarquer sans pitié !

Peut-étre a un de ces jours, donc.

Je te souhaite un tres bel été |
Bien amicalement,
Pierre

Les Peace studies telles que tu les proposes me semblent développer au moins trois niveaux de rationalité
et de recherche.
- La rationalité d’un objet et d'un champ d’étude et d’analyse : L’¢tude de la paix, des différentes
formes et situations de paix, présents ou passés, comme objets d’analyse.

o La paix comme phénomeéne est ici un objet observable, constructible, a plusieurs échelles
(macrosociale, microsociale ; universelle, culturelle; psychique, politique; etc.).
Jappellerais cela le champ de la paix comme phénomeéne, comme état touchant des
personnes morales ou physiques, institutions (Etats ou autres), populations, masses,
groupes restreints, personnes.

o Cette rationalité peut étre intégrée dans le champ des études internationales, des études
politiques, économiques, sociologiques, ethnologiques, polémologiques, psychologiques,
philosophiques, etc. Ce champ d’étude peut faire 'objet de méthodes d’étude classiques
par ailleurs.

o  En particulier, jai apprécié ta distinction entre les situations de guerres, d’agressions entre
sociétés (ou internes a des sociétés : une guerre civile n’est pas une guerre « ordinaire » —

! Ce courriel a eu pour suite une venue de Thomas, le mardi 9 décembre 2025, lors d’une séance d’« Analyse
institutionnelle », séminaire que Pierre (co-encadrant avec Florent Gabarron-Garcia et Valentin Schaepelynck)
coorganise coopérativement avec ses collegues masterantes. Cette séance est visionnable sur le site de Pierre,
www.sensetpraxis.fr, a la page Séminaire collectif, Le lien direct est : 2025.12.09. ETT.V M2 IED. Al. Hippler. Paix
comme enjeu et comme paradigme anthropologique et épistémologique.



https://www.youtube.com/watch?v=LOMYhgiiNvU
https://www.youtube.com/watch?v=LOMYhgiiNvU
http://www.sensetpraxis.fr/
https://www.sensetpraxis.fr/Seminaires_colloques/Travail_collectif
https://youtu.be/oHgv6TPhw58
https://youtu.be/oHgv6TPhw58

mais y a-t-il des guerres ordinaires...), et les situations de conflits, qui, as-tu dit, ne sont
pas en soi une « mauvaise chose ».

o De facon plus générale, je pense que cette réflexion a une dimension anthropologique, et
je pense entre autres aux réflexions issues du champ psychiatrique (psychothérapie
institutionnelle, surtout, dans ce que je connais, mais plus largement la psychanalyse),
autour des distinctions entre agtressivité et violence, entre conflictualité (traitable par du
langage, du symbolique) et passage a Iacte, etc.

Un principe d’engagement politique, de partage de ce champ d’études a une promotion (ou
défense) des processus de paix (ou de pacification) concrets, passés, présents et futurs ; a une
analyse des processus de dégénérescence des états de paix. C’est une visée importante, nécessaire,
vertueuse, mais je dirais que C’est la plus « évidente », et peut-étre la plus balisée et repérable dans
les facons d’articuler la participation du champ de la recherche 4 la vie politique. Je n’y insiste pas,
non par désintérét, mais simplement parce que, personnellement, japprends: les modes
d’intervention, d’engagement, de luttes non-violentes, a différentes échelles, sont un champ qui ne
cesse de me surprendre et, je 'avoue, de me rouvrir un peu la noirceur de I’horizon contemporain.
Et je te suis, en tant que concitoyen, profondément reconnaissant d’avoir fondé I'Institut pour la
paix.

Une orientation paradigmatique : un changement complet du regard et de la lecture du réel, et
donc, avant tout, un changement complet de notre outillage épistémologique.

o Le champ de bouleversement apporté par ce champ ne déserte pas les études
« traditionnelles » des relations internationales, qu’il s’agisse de tensions plutot polarisées
vers la guerre, ou plutdt vers la paix, mais avec une orientation dominée par un paradigme
de paix, plutdt que par un paradigme de guerre (du polerzos ?). Clest ici une question de
perspective, de paradigme, et donc du regard qui ordente une grille d’analyse — qui par
ailleurs peut venir d’autres traditions ou méthodes d’études (en gros issu des études
internationales plus « classiques »).

o Clestune conversion du regard qui est ici proposée : quimplique un tel renversement, non
seulement sur nos « habitudes » (d’interprétation immédiate, de doxa, de construction
« allant de soi » d’une lecture historienne ou politique d’une situation, par exemple dans le
cas des conflits russo-ukrainien ou israélo-palestinien, etc.), mais sur les catégories
d’analyse, les modes, logiques et dynamiques d’organisation d’une analyse de ces situations
(en particulier, je pense en ce qui me concerne aux études en analyse du discours : dans
une situation donnée, un épistéme, comment penser selon le paradigme de la paix, plutot
que selon le paradigme du polemos?) Drailleurs, a ce sujet, quel serait le terme qui
conviendrait le mieux : « paix » s‘oppose peut-étre a « guerre », mais ce sont des termes
objectivés, fixistes, déja définis avant d’étre appliqués ; comment penser au contraire cela
en termes de processus, de polarisations, de modalisation des différentes tensions et
tendances qui peuvent prendre les subjectivités, groupes, institutions? Plutot
pacifique/polémique, pacification/polémisation ? Je patlerais d’un paradigme pacifiant,
faute de mieux.

La mano de Ruben. Ruby’s arms
Challapata, Bolivie, décembre 1999



A la croisée de ces trois rationalités, je réalise que la question des échelles est fondamentale (cette
différence entre échelles rejoint la traditionnelle dialectique épistémologique et philosophique entre quantité
et qualité), et c’est ici que se pose pour moi le probleme précis de penser mes propres champs avec les
propositions du pragmatique pacifiant :

Qui dit changement d’échelle dit changement de logique ; paradoxalement, I’échelle massive a une
puissance d’annihilation du réel concerné qui se paie d’une diminution de la complexité prise en
compte ; a ’échelle restreinte de ce que j'appelle les praxis, la complexité prise en compte est
beaucoup plus riche, et proprement apte a tenir compte de toutes les dimensions constitutives de
la spécificité anthropologigne de notre espece, mais leur puissance de bouleversement (d’annihilation
autant que de préservation) est a son tour inversement limitée.

Je me penche plus particulierement sur le cas des praxis restreintes. Dans ces praxis limitées, les
phénomenes et états de paix et de conflictualité offrent une phénoménologie et une logique
(culturelle, langagicre, mais aussi corporelle, pulsionnelle) que j’estime beaucoup plus riches, et qui
en tout cas peuvent déployer une multiplicité de « devenirs », de « points de bifurcation », de
«lignes de fuite », « d’institutionnalisations ». C’est ici que je retrouve l'une des deux situations
anthropologiques qui me servent de point de repere : celle de la psychothérapie et de la pédagogie
institutionnelles (I'autre situation est la praxis artistique) : j’ai longtemps analysé comment, dans de
tels milieux travaillés par de 'échange et une certaine conception politique de I’articulation entre
pouvoir, responsabilité et liberté, les conflits et les coopérations se déploient et construisent une
intégration dynamique, en analyse permanente (conseils de coopérative, fonctionnement en « clubs
thérapeutiques », etc.). Je pense également a la pensée développée par les gens autour d’ATD
Quart-Monde, des luttes non-violentes, de certains caracoles zapatistes, etc. Mais de fagon plus
« éprouvée », je connais surtout la praxis pédagogique, psychiatrique, artistique. Mais je coopere
également avec des groupes dans le champ des luttes des nations autochtones dans la guerre qui
est menée par le mode économique néolibéral et Pordre politique impérialiste contre leurs vies,
leurs territoires et ressources naturelles, leurs cultures, leurs langues — génocide, écocide,
ethnocide.

Comment moduler le paradigme « pacifiant» selon les différentes échelles de Dexistence
anthropologique considérée ? Comment pouvoir intégrer ces modulations et retournements dans
le tissu réel de nos habitudes interprétatives actives (la dimension pragmatique de notre « agir
symbolique » dans le réel de nos conditions de vie, de coexistence, etc.) ?

El, mds viejo que yo



Rajout aprés coup

J'en reviens a leffet immiédiat qu'a en cette irruption de « la paix » venant se substituer an syntagme « la guerre » : le point
Z6ro de toute normalité n'a pas a étre la violence, la guerre, et surtout pas dans leur vision dominante aujourd hui.

C’est comme étre habitué a voir un planisphere avec le pole nord en haut et le pole sud en bas, et
soudain, simplement, retourner cette planche : c'est % méme monde, mais les perspectives sont bouleversées
parce que, plus encore que les perspectives, c’est simplement et radicalement 'orientation, et le « sens » qui
sont touchés. C'est en cela qu’il y a un changement de 'ordre du paradigme, et pas seulement de la variation
de I'objet, de la perspective. On peut dire que c’est une orientation anthropologique autant qu’éthique.
(Telle est 'image qui me vient — image réelle, inspirée d’une projection de Peeters qui trone dans le bureau
de ma meére depuis mon adolescence et d’une pratique d’amies militantes.)

Cette image peut étre reprise a travers le concept sémiotique peircien de « feuille d’assertion ». Clest la
qualité méme de laire d’assertion qui nous fait passer d’'une ambiance, d’'un « monde » totalement neuf,
rénové, du seul fait de sa tessiture. Dans quelle aire s’inscrivent, ou se reperent, les faits analysés
(indépendamment de ce qu’ils sont : plutot pacifiés/pacifiant, ou plutdt violentés/violentant), selon quelles
coordonnées ces points du monde s’integrent-ils, et deviennent-ils repérables, interprétables, engageables ?
Et dans le cas de ce planisphere, ces coordonnées sont elles-mémes sujettes a des effets de renversement,
de haut/bas, de la « dés-orientation » pat rapport a notre doxa, et de ré-orientation qui sont en position de
paradoxe, C’est-a-dire de fronée dans Popinion commune — ce dont témoigne déja, en soi, le fait de choisir la
projection de Peeters et non de Mercator —, etc. Nos idées, nos idéaux, le sens de nos existences ou de
nos actes, n’existent pas abstraitement : la surface sur laquelle nous projetons, tragons, inscrivons et
assumons ces traces qui nous engagent est elle-méme partie intégrante de la vie de ces signes, ou sémiose.

Quel effet cette seule « surface » peut-elle avoir sur la réalité ? J’en reviens au concept d’orientation : ce
terme ne désigne pas un supplément d’ame, et ce qui oriente une vision, une conception, une action, vient
s’inscrire dans une dimension la plus primaire, la plus archaique, de ce qui se joue. Quelle orientation, donc,
peut venir jouer ? Un méme fait peut bifurguer (cf. la théorie des catastrophes), c’est une question de décision
(au sens que lui donne la phénoménologie psychiatrique : la décision n’a rien de seulement « conscient » ou
encore moins de « volontaire », c’est une dimension dévisoire qui engage tout le champ de P'existant — cf.
entre autres 'année du Séminaire de Sainte-Anne que Jean Oury a consacté a La Décision). On pourrait
nommer la décision métaphoriquement par un adage de la psychothérapie institutionnelle : « Transformer
les passages a 'acte en acting out ». Cette distinction est d’origine lacanienne. Le passage a I'acte est un geste
immédiat (sans médiation aucune, sans loi), n’appelant aucune interprétation, reprise, dialogue, analyse,
critique, etc. mais seulement une irruption violente et absolu sur la scéne du réel, peu important la
destruction et 'annihilation qui s’ensuit. L’acting out, quant 2 lui, est le fait qu'un méme geste peut étre un
appel a 'autre, c’est-a-dire sur une scéne ou le sujet n’est pas esseulé dans son enfer et dans son impossibilité
de ne pas en sortir — mais pour cela, encore faut-il que le milieu, d’aveugle et sourd lui-méme, fasse décision
de se structurer et se signifier, vis-a-vis des sujets, comme accueillant et répondant vis-a-vis de telles
présences en actes. Oui, selon le milieu qui accueille le sujet, il peut naitre de cette rencontre du monde, une
infinité vivante de mondes possibles, ou bien de 'immonde (le désastre n’est hélas pas moins chatoyant).



